IMPLEMENTASI STRATEGI PEMBELAJARAN DIALOGIS-TRANSFORMATIF
DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN UNTUK MENGEMBANGKAN
PEMIKIRAN KRITIS DAN IMAN KONTEKSTUAL SISWA

Esra Fitrisia Pasaribu’, Paskah Tessalonika Hutagalung®

'Email: esrafitrisiapasaribul409@gmail.com
2Email: paskahhutagalung52@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi strategi pembelajaran dialogis-
transformatif dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) sebagai upaya mengembangkan
pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa. Pembelajaran PAK yang efektif tidak hanya
mentransfer pengetahuan doktrinal, tetapi memberdayakan siswa untuk berpikir kritis tentang
iman mereka dan mengaplikasikan nilai-nilai Kristiani dalam konteks kehidupan nyata yang
kompleks. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menganalisis berbagai
literatur tentang strategi pembelajaran PAK, pedagogi dialogis, pembelajaran transformatif,
dan pengembangan iman kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa strategi pembelajaran
dialogis-transformatif menggabungkan elemen-elemen: (1) dialog kritis yang memberi ruang
bagi siswa untuk bertanya, berdiskusi, dan mengeksplorasi iman secara mendalam; (2)
pembelajaran berbasis masalah yang menghubungkan kebenaran Alkitab dengan isu-isu
kontemporer; (3) refleksi teologis yang membimbing siswa merenungkan pengalaman hidup
dalam terang firman Tuhan; (4) pembelajaran kolaboratif yang membangun komunitas belajar
yang saling mendukung; (5) praksis iman melalui pelayanan dan aksi sosial. Tantangan
implementasi meliputi resistensi terhadap metode kritis, keterbatasan kompetensi guru, dan
budaya belajar yang masih berpusat pada guru. Strategi yang dapat diterapkan mencakup:
penggunaan metode Socratic questioning, pembelajaran berbasis kasus, hermeneutika
kontekstual, service learning, dan refleksi teologis terstruktur. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa strategi pembelajaran dialogis-transformatif merupakan pendekatan yang efektif untuk
membentuk siswa yang tidak hanya memiliki pengetahuan alkitabiah yang kuat, tetapi juga
kemampuan berpikir kritis, iman yang matang, dan komitmen untuk menjadi agen transformasi
dalam masyarakat.

Kata Kunci: Strategi Pembelajaran, PAK, Pembelajaran Dialogis, Pembelajaran
Transformatif, Pemikiran Kritis, Iman Kontekstual

1. PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang


mailto:esrafitrisiapasaribu1409@gmail.com
mailto:paskahhutagalung52@gmail.com

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki peran strategis dalam membentuk iman, karakter,
dan worldview Kristiani siswa di tengah kompleksitas kehidupan modern. Dalam era informasi
yang ditandai dengan pluralisme agama, relativisme moral, sekularisasi, dan perubahan sosial
yang cepat, siswa Kristen menghadapi tantangan untuk mempertahankan dan
mengartikulasikan iman mereka secara relevan dan otentik. PAK tidak dapat lagi berfungsi
hanya sebagai pengajaran doktrin yang dogmatis dan hafalan Alkitab, tetapi harus
memberdayakan siswa untuk berpikir kritis tentang iman mereka, mengintegrasikan kebenaran
Alkitab dengan kehidupan nyata, dan menjadi saksi Kristus yang efektif dalam konteks mereka.

Namun, realitas pembelajaran PAK di banyak sekolah masih jauh dari ideal tersebut. Beberapa
permasalahan yang sering dijumpai antara lain: pertama, pembelajaran yang bersifat teacher-
centered dan transmisi informasi satu arah, di mana siswa hanya menjadi pendengar pasif tanpa
kesempatan untuk berdialog, bertanya, atau mengkritisi. Kedua, materi pembelajaran yang
terlalu teoretis dan doktrinal tanpa koneksi yang jelas dengan kehidupan sehari-hari siswa,
sehingga tercipta kesenjangan antara "iman Minggu" dan "iman Senin-Sabtu". Ketiga,
kurangnya ruang untuk pemikiran kritis dan pertanyaan yang menantang, karena pertanyaan
kritis sering dianggap sebagai tanda kurang iman atau pembangkangan. Keempat, metode
pembelajaran yang monoton dan tidak melibatkan siswa secara aktif dalam proses konstruksi
pengetahuan dan makna.

Kondisi-kondisi ini menghasilkan beberapa dampak negatif: siswa memiliki pengetahuan
alkitabiah yang superfisial, iman yang tidak teruji dan rapuh ketika menghadapi tantangan,
ketidakmampuan mengaplikasikan nilai-nilai Kristiani dalam situasi kompleks, dan bahkan
keengganan atau kebosanan terhadap pembelajaran PAK. Dalam jangka panjang, ini
berkontribusi pada fenomena krisis iman di kalangan generasi muda, di mana banyak yang
meninggalkan iman ketika memasuki perguruan tinggi atau dunia kerja karena tidak memiliki
fondasi iman yang kokoh dan iman yang tidak relevan dengan kehidupan mereka.

Di sisi lain, perkembangan teori pendidikan kontemporer menawarkan berbagai pendekatan
pembelajaran yang lebih student-centered, dialogis, dan transformatif. Paulo Freire dengan
pedagogi kritisnya menekankan pentingnya dialog, kesadaran kritis, dan praksis dalam
pendidikan untuk pembebasan. Jack Mezirow dengan teori transformative learning
menjelaskan bahwa pembelajaran yang sejati melibatkan perubahan fundamental dalam
perspektif dan worldview. Dalam konteks pendidikan agama, Thomas Groome
mengembangkan pendekatan shared Christian praxis yang mengintegrasikan pengalaman
hidup, refleksi kritis, tradisi Kristiani, dan visi masa depan.

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK mengintegrasikan prinsip-prinsip dari
berbagai pendekatan tersebut dengan tetap berpijak pada otoritas Alkitab dan tujuan formasi
iman Kristiani. Pembelajaran dialogis menekankan pada interaksi dua arah antara guru dan
siswa, serta antar siswa, di mana semua pihak terlibat aktif dalam proses konstruksi makna.
Pembelajaran transformatif fokus pada perubahan mendalam dalam cara berpikir, sistem nilai,
dan komitmen hidup siswa, bukan sekadar penambahan informasi. Kombinasi kedua
pendekatan ini berpotensi menghasilkan pembelajaran PAK yang tidak hanya meningkatkan
pengetahuan alkitabiah, tetapi juga mengembangkan pemikiran kritis teologis, iman yang
matang dan kontekstual, serta komitmen untuk hidup sebagai murid Kristus yang autentik.

Penelitian ini penting dilakukan untuk beberapa alasan: pertama, memberikan alternatif
paradigma dan praktik pembelajaran PAK yang lebih efektif untuk konteks kontemporer;
kedua, menjembatani kesenjangan antara teori pendidikan progresif dengan praktik PAK yang



masih tradisional; ketiga, memberikan panduan praktis bagi guru PAK dalam mengembangkan
strategi pembelajaran yang dialogis dan transformatif; keempat, berkontribusi pada upaya
revitalisasi PAK agar lebih relevan dan bermakna bagi generasi muda.

1.2 Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah:

1. Apa konsep dan karakteristik strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam
konteks Pendidikan Agama Kristen?

2. Bagaimana strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat mengembangkan
pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa?

3. Apa saja bentuk implementasi konkret strategi pembelajaran dialogis-transformatif
dalam pembelajaran PAK?

4. Apa tantangan dan peluang dalam mengimplementasikan strategi pembelajaran
dialogis-transformatif dalam PAK?

1.3 Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk:

1. Mendeskripsikan konsep dan karakteristik strategi pembelajaran dialogis-transformatif
dalam konteks Pendidikan Agama Kristen

2. Menganalisis bagaimana strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat
mengembangkan pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa

3. Mengidentifikasi bentuk-bentuk implementasi konkret strategi pembelajaran dialogis-
transformatif dalam pembelajaran PAK

4. Menganalisis tantangan dan peluang dalam mengimplementasikan strategi
pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK

1.4 Manfaat Penelitian
1.4.1 Manfaat Teoretis

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi pada pengembangan teori pedagogi PAK
dengan mengintegrasikan konsep pembelajaran dialogis dan transformatif dalam kerangka
teologi Kristen. Penelitian ini memperkaya literatur tentang strategi pembelajaran PAK yang
relevan untuk abad 21 dan memberikan kerangka konseptual bagi penelitian empiris lebih
lanjut.

1.4.2 Manfaat Praktis
Secara praktis, penelitian ini memberikan insights dan panduan bagi:

e Guru PAK: Untuk mengembangkan kompetensi dalam merancang dan
mengimplementasikan pembelajaran yang dialogis dan transformatif

o Sekolah Kristen: Sebagai basis untuk pengembangan kurikulum PAK yang lebih
student-centered dan kontekstual

e Lembaga Pendidikan Guru: Untuk mengembangkan program pelatihan guru PAK
yang lebih progresif



e Gereja: Sebagai referensi dalam mengembangkan program pendidikan iman yang
efektif untuk generasi muda

2. TINJAUAN PUSTAKA
2.1 Hakikat dan Tujuan Pendidikan Agama Kristen

Pendidikan Agama Kristen adalah proses pendidikan yang berlandaskan pada Alkitab dan
berpusat pada Kristus, yang bertujuan membimbing peserta didik untuk mengenal Allah secara
pribadi, bertumbuh dalam iman, dan hidup sesuai dengan kehendak Allah (Homrighausen &
Enklaar, 2021). PAK bukan sekadar mata pelajaran agama, melainkan proses formasi spiritual
yang holistik yang melibatkan seluruh dimensi kehidupan—kognitif, afektif, volitif, dan
behavioral.

Menurut Boehlke (2020), tujuan PAK mencakup beberapa aspek fundamental: pertama,
membawa peserta didik kepada pengenalan yang benar akan Allah Tritunggal sebagaimana
dinyatakan dalam Yesus Kristus; kedua, membimbing peserta didik untuk bertumbuh dalam
iman dan karakter Kristiani; ketiga, memperlengkapi peserta didik dengan pemahaman
alkitabiah dan teologis yang solid; keempat, memberdayakan peserta didik untuk
mengintegrasikan iman dengan kehidupan dan menjadi saksi Kristus yang efektif; kelima,
membangun komunitas iman yang saling mendukung pertumbuhan spiritual.

Sidjabat (2021) menekankan bahwa PAK yang efektif harus mencapai transformasi pada tiga
dimensi: knowing (pengetahuan yang benar tentang Allah dan firman-Nya), being
(pembentukan karakter yang mencerminkan Kristus), dan doing (praksis iman dalam
kehidupan sehari-hari dan pelayanan). Ketiga dimensi ini harus terintegrasi secara utuh, tidak
parsial.

Dalam konteks kontemporer, PAK menghadapi tantangan untuk tetap faithful pada kebenaran
Alkitab sambil relevan dengan kehidupan siswa. Ini memerlukan pendekatan yang tidak hanya
indoktrinatif tetapi juga dialogis, tidak hanya deduktif tetapi juga induktif, tidak hanya teoretis
tetapi juga experiential.

2.2 Pedagogi Dialogis dalam Pendidikan

Pedagogi dialogis berakar pada pemikiran Paulo Freire yang mengkritik "banking
education"—model pendidikan di mana guru "menyetorkan" pengetahuan ke dalam "rekening
kosong" siswa. Freire (2020) mengusulkan "problem-posing education" yang bersifat dialogis,
di mana guru dan siswa bersama-sama terlibat dalam proses pembelajaran yang kritis dan
liberatif. Dialog dalam konteks ini bukan sekadar percakapan, tetapi proses komunikasi yang
egaliter, kritis, dan berorientasi pada transformasi.

Karakteristik pedagogi dialogis menurut Freire meliputi: pertama, hubungan horizontal antara
guru dan siswa, bukan vertikal-dominatif; kedua, guru sebagai fasilitator yang belajar bersama
siswa, bukan sumber pengetahuan absolut; ketiga, pembelajaran dimulai dari pengalaman dan
realitas siswa, bukan dari konsep abstrak yang terpisah dari kehidupan; keempat,
pengembangan kesadaran kritis (critical consciousness) melalui refleksi dan aksi; kelima,
tujuan emansipatoris—membebaskan siswa dari ketidaktahuan, pasivitas, dan penindasan.



Dalam konteks pendidikan agama, Martin Buber mengembangkan filosofi dialog yang
menekankan relasi "I-Thou" (Aku-Engkau) yang autentik, bukan "I-It" (Aku-Itu) yang
obyektifikasi. Pembelajaran agama seharusnya memfasilitasi perjumpaan personal dengan
Tuhan dan sesama, bukan sekadar transfer informasi tentang Tuhan.

Aplikasi pedagogi dialogis dalam PAK berarti menciptakan ruang di mana siswa dapat:
mengajukan pertanyaan eksistensial tentang iman, berbagi pengalaman spiritual dan
pergumulan, mengeksplorasi interpretasi teks Alkitab secara kritis, mendiskusikan dilema
moral dan etis, serta mengkonstruksi pemahaman teologis yang bermakna bagi konteks
mereka.

2.3 Pembelajaran Transformatif

Teori pembelajaran transformatif dikembangkan oleh Jack Mezirow (1991) yang
mendefinisikannya sebagai proses di mana individu mengalami perubahan fundamental dalam
"meaning perspective" atau kerangka referensi—sistem asumsi, nilai, dan keyakinan yang
membentuk cara seseorang memahami diri, orang lain, dan dunia.

Mezirow mengidentifikasi beberapa tahap dalam pembelajaran transformatif: pertama,
disorienting dilemma—pengalaman yang mengguncang asumsi atau worldview yang ada;
kedua, critical self-reflection—refleksi kritis terhadap asumsi dan keyakinan sendiri; ketiga,
discourse—dialog kritis dengan orang lain untuk mengeksplorasi perspektif alternatif;
keempat, exploration of options—eksplorasi kemungkinan-kemungkinan baru untuk berpikir
dan bertindak; kelima, planning and action—merencanakan dan melakukan tindakan
berdasarkan perspektif baru; keenam, integration—mengintegrasikan perspektif baru ke dalam
kehidupan dan identitas.

Dalam konteks PAK, pembelajaran transformatif bukan sekadar perubahan kognitif (knowing
more), tetapi metanoia—pertobatan dan pembaruan pikiran yang radikal (Roma 12:2). Roh
Kudus adalah agen transformasi utama, tetapi pembelajaran yang dirancang dengan baik dapat
menjadi sarana Roh Kudus bekerja.

Pazmino (2022) menjelaskan bahwa pembelajaran transformatif dalam PAK melibatkan:
encounter dengan Allah yang hidup melalui Kristus dan Roh Kudus, engagement mendalam
dengan firman Tuhan, reflection kritis terhadap kehidupan dan budaya dalam terang firman,
dan response dalam bentuk pertobatan, komitmen, dan praksis iman.

Groome (2022) mengembangkan model "Shared Christian Praxis" yang mengintegrasikan lima
movements: naming present action (menyatakan pengalaman dan praksis saat ini), critical
reflection on present action (refleksi kritis terhadap pengalaman), making accessible Christian
Story and Vision (menghadirkan narasi dan visi Kristiani), dialectical hermeneutic
(hermeneutika dialektis antara pengalaman dan tradisi), dan decision for lived Christian faith
(keputusan untuk hidup dalam iman Kristiani).

2.4 Pemikiran Kritis dalam Pendidikan Agama
Pemikiran kritis adalah kemampuan untuk menganalisis, mengevaluasi, dan mensintesis

informasi secara objektif, mengidentifikasi asumsi dan bias, mengenali logika argumen, dan
membuat judgment yang beralasan. Dalam konteks pendidikan agama, pemikiran kritis bukan



berarti skeptisisme yang menolak otoritas Alkitab, tetapi kemampuan untuk berpikir deeply
dan carefully tentang iman.

Beberapa alasan pentingnya pemikiran kritis dalam PAK: pertama, membantu siswa
membedakan kebenaran Alkitab dari tradisi manusia atau budaya; kedua, memperlengkapi
siswa untuk menghadapi tantangan intelektual terhadap iman; ketiga, mengembangkan iman
yang mature—tidak blind faith tetapi informed faith; keempat, memampukan siswa untuk
mengaplikasikan prinsip alkitabiah pada situasi kompleks yang tidak ada "jawaban siap pakai";
kelima, mencegah fundamentalisme yang kaku atau relativisme yang tanpa kompas.

Nurturing critical thinking dalam PAK dapat dilakukan melalui: Socratic questioning
(pertanyaan yang merangsang pemikiran mendalam), case studies (analisis kasus moral dan
etis), comparative theology (memahami perspektif teologis yang berbeda), hermeneutics
(interpretasi teks Alkitab dengan metode yang rigorous), dan apologetics (merespons
pertanyaan dan keberatan terhadap iman Kristiani).

2.5 Iman Kontekstual

Iman kontekstual adalah iman yang berakar dalam kebenaran Alkitab namun expressed dan
lived out dalam konteks budaya, sosial, dan historis spesifik. Iman bukan sekadar sistem
doktrin universal yang abstrak, tetapi realitas hidup yang dihidupi oleh orang-orang konkret
dalam situasi konkret.

Teologi kontekstual menekankan pentingnya dialog antara teks (Alkitab dan tradisi Kristiani)
dan konteks (situasi sosial, budaya, ekonomi, politik). Iman yang autentik adalah iman yang
faithfully biblical namun contextually relevant—setia pada Injil namun menyapa pergumulan
nyata umat dalam konteks mereka.

Dalam PAK, mengembangkan iman kontekstual berarti: pertama, mengajarkan siswa untuk
membaca Alkitab dengan "mata kontekstual"—memahami konteks asli teks dan konteks
pembaca; kedua, membantu siswa mengidentifikasi isu-isu kontemporer yang relevan dengan
iman (kemiskinan, ketidakadilan, teknologi, lingkungan, pluralisme, dll.); ketiga, membimbing
siswa untuk mengintegrasikan kebenaran Alkitab dengan kehidupan sehari-hari mereka;
keempat, memperlengkapi siswa untuk menjadi agen transformasi sosial berdasarkan nilai-
nilai Kerajaan Allah.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan pendekatan
kualitatif deskriptif-analitis. Studi pustaka adalah metode penelitian yang dilakukan dengan
cara mengumpulkan, membaca, dan menganalisis berbagai literatur ilmiah yang relevan
dengan topik penelitian (Zed, 2020).

Sumber Data:
Data yang digunakan adalah data sekunder yang bersumber dari:

1. Buku-buku tentang Pendidikan Agama Kristen, pedagogi, dan teori pembelajaran



nhw

Jurnal ilmiah nasional dan internasional tentang strategi pembelajaran PAK,
pembelajaran dialogis, dan pembelajaran transformatif

Artikel ilmiah, prosiding, dan publikasi penelitian terkait

Tesis dan disertasi yang relevan dengan topik

Dokumen kurikulum dan panduan pembelajaran PAK

Kriteria Literatur:

Publikasi dalam 15 tahun terakhir (2010-2025) untuk memastikan relevansi, dengan
beberapa karya klasik yang masih relevan secara teoretis

Sumber kredibel dari penerbit akademik terpercaya dan jurnal terindeks

Fokus pada strategi pembelajaran, pedagogi dialogis, pembelajaran transformatif, dan
PAK

Teknik Pengumpulan Data:

1.

Identifikasi Literatur: Pencarian literatur menggunakan database akademik,
perpustakaan, dan repository digital dengan kata kunci: Christian education, dialogical
pedagogy, transformative learning, critical thinking, contextual faith

2. Seleksi Literatur: Menyeleksi literatur berdasarkan kriteria relevansi, kredibilitas, dan
kontribusi terhadap topik
3. Ekstraksi Data: Membaca secara kritis dan mencatat informasi penting seperti konsep
kunci, teori, temuan, dan argumentasi
4. Kategorisasi: Mengelompokkan informasi berdasarkan tema-tema utama penelitian
Teknik Analisis Data:
1. Analisis Konten: Menganalisis makna, konsep, dan teori dari berbagai sumber literatur

2. Analisis Komparatif: Membandingkan perspektif dan pendekatan dari berbagai

penulis

3. Analisis Tematik: Mengidentifikasi tema-tema kunci dan pola yang muncul dari
literatur

4. Sintesis: Mengintegrasikan berbagai konsep dan teori untuk membangun pemahaman
komprehensif

5. Interpretasi Teologis: Menginterpretasikan temuan dalam kerangka teologi Kristen
dan tujuan PAK

Keabsahan Data:

Keabsahan data dijamin melalui: triangulasi sumber (menggunakan berbagai jenis dan asal
literatur), member checking dengan ahli PAK, thick description, dan audit trail yang jelas.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN

4.1 Konsep Strategi Pembelajaran Dialogis-Transformatif dalam PAK

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK adalah pendekatan pedagogis yang
mengintegrasikan prinsip-prinsip dialog kritis dengan tujuan transformasi spiritual dan moral,
yang berlandaskan pada otoritas Alkitab dan dipimpin oleh Roh Kudus. Strategi ini



menggabungkan elemen-elemen pembelajaran yang student-centered, participatory, reflective,
dan action-oriented.

4.1.1 Karakteristik Pembelajaran Dialogis-Transformatif
Dialog Autentik sebagai Modus Pembelajaran

Berbeda dengan metode ceramah yang monologis, pembelajaran dialogis menjadikan dialog
sebagai modus utama. Dialog di sini bukan sekadar tanya-jawab superfisial, tetapi komunikasi
yang mendalam di mana guru dan siswa, serta siswa dengan siswa, terlibat dalam pencarian
kebenaran bersama (Freire, 2020). Guru tidak memposisikan diri sebagai "yang tahu
segalanya" tetapi sebagai co-learner yang juga terus bertumbuh dalam pemahaman.

Dalam konteks PAK, dialog autentik memiliki ciri-ciri: pertama, respect terhadap siswa
sebagai subjek yang berpikir dan memiliki pengalaman valid; kedua, openness untuk
mendengarkan pertanyaan, keraguan, dan pergumulan siswa tanpa menghakimi; ketiga,
honesty dalam mengakui keterbatasan pengetahuan dan complexity iman; keempat,
vulnerability untuk berbagi pengalaman dan pergumulan iman sendiri sebagai guru.

Dialog autentik menciptakan "safe space" di mana siswa merasa bebas untuk explore, question,
dan express tanpa takut dihakimi atau ditolak. Ini sesuai dengan nature Kerajaan Allah yang
welcoming dan grace-filled.

Refleksi Kritis sebagai Jantung Pembelajaran

Pembelajaran transformatif memerlukan refleksi kritis—proses examining asumsi, nilai, dan
keyakinan yang selama ini dipegang untuk menilai validitas dan relevansinya (Mezirow, 1991).
Dalam PAK, refleksi kritis bukan untuk meragukan kebenaran Alkitab, tetapi untuk: pertama,
membedakan kebenaran alkitabiah dari interpretasi manusia yang fallible; kedua,
mengidentifikasi bagaimana budaya dan konteks membentuk pemahaman kita tentang iman;
ketiga, mengevaluasi konsistensi antara apa yang kita yakini dan bagaimana kita hidup;
keempat, merenungkan implikasi iman untuk berbagai aspek kehidupan.

Refleksi kritis difasilitasi melalui pertanyaan-pertanyaan mendalam seperti: "Mengapa saya
percaya apa yang saya percaya?", "Bagaimana nilai-nilai yang saya pegang berbeda atau sama
dengan nilai-nilai Alkitab?", "Apa yang firman Tuhan katakan tentang situasi yang saya
hadapi?", "Bagaimana iman saya merespons terhadap ketidakadilan yang saya lihat di sekitar?"

Integrasi Pengalaman dan Kebenaran

Pembelajaran dialogis-transformatif mengintegrasikan pengalaman hidup siswa dengan
kebenaran Alkitab. Pembelajaran tidak dimulai dari doktrin abstrak, tetapi dari realitas yang
dihadapi siswa—pergumulan, pertanyaan, sukacita, penderitaan, relasi, konflik—kemudian
membawa realitas itu ke dalam terang firman Tuhan untuk refleksi dan transformasi (Groome,
2022).

Proses ini adalah dialektika antara teks dan konteks: teks (Alkitab) menginterogasi konteks
(kehidupan siswa), dan konteks menginterogasi teks untuk pemahaman yang lebih dalam. Hasil
dialektika ini adalah appropriation—siswa mengambil kebenaran Alkitab sebagai milik mereka
sendiri dan menghidupinya dalam konteks konkret.



Pembelajaran Kolaboratif dalam Komunitas

Pembelajaran dialogis-transformatif tidak individualistik tetapi komunal. Siswa belajar dalam
dan dari komunitas—saling berbagi insight, perspektif, pengalaman, dan dukungan.
Pembelajaran terjadi tidak hanya dari guru ke siswa, tetapi juga dari siswa ke siswa dan bahkan
dari siswa ke guru.

Kelas PAK menjadi mikrokosmos dari gereja—komunitas orang-orang yang sedang dalam
perjalanan iman, saling menguatkan, menasihati, dan mendoakan. Dalam komunitas ini, siswa
belajar untuk listening dengan empati, speaking dengan keberanian, disagreeing dengan
hormat, dan growing bersama.

Orientasi pada Praksis Iman

Pembelajaran transformatif bermuara pada action—perubahan konkret dalam cara hidup.
Dalam PAK, ini berarti praksis iman: aplikasi nilai-nilai dan prinsip-prinsip Alkitab dalam
kehidupan sehari-hari dan konteks sosial. Pembelajaran tidak berhenti pada knowing atau
feeling, tetapi berlanjut pada doing (Yakobus 1:22).

Praksis iman dapat berupa: pertobatan dari sikap atau perilaku yang tidak sesuai firman,
kebiasaan spiritual yang baru (doa, membaca Alkitab, ibadah), relasi yang diperbaiki
(pengampunan, rekonsiliasi), pelayanan kasih kepada orang yang membutuhkan, atau
keterlibatan dalam isu-isu keadilan sosial.

4.1.2 Perbedaan dengan Pembelajaran Konvensional

Untuk memperjelas, berikut perbedaan antara pembelajaran PAK konvensional dan
pembelajaran dialogis-transformatif:

Aspek Pembelajaran Konvensional Pembelajaran Dialogis-Transformatif
Fokus Transmisi informasi doktrinal Transformasi kehidupan

Metode Ceramah, hafalan Dialog, refleksi, proyek

Peran Guru Sumber pengetahuan absolut Fasilitator, co-learner

Peran Siswa Pendengar pasif Subjek aktif, co-creator

Pertanyaan Dihindari atau dijawab cepat Diterima dan dieksplorasi bersama
Evaluasi  Tes kognitif (hafalan) Refleksi, portfolio, observasi karakter

Tujuan Siswa "tahu banyak" tentang Alkitab Siswa "hidup" sesuai Alkitab

4.2 Pengembangan Pemikiran Kritis dan Iman Kontekstual
4.2.1 Mengembangkan Pemikiran Kritis Teologis

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif mengembangkan pemikiran kritis teologis
melalui beberapa cara:

Ruang untuk Bertanya dan Berdiskusi



Pembelajaran yang dialogis menciptakan safe space di mana siswa dapat mengajukan
pertanyaan "sulit" tentang iman tanpa takut dianggap tidak beriman. Pertanyaan seperti
"Mengapa Allah mengizinkan penderitaan?", "Bagaimana orang yang tidak pernah mendengar
Injil bisa diselamatkan?", "Apa yang Alkitab katakan tentang isu kontemporer seperti LGBT,
aborsi, atau euthanasia?"—bukan dihindar atau dijawab dengan dogmatis, tetapi dieksplorasi
bersama dengan jujur, menggunakan hermeneutika yang baik, dan dalam konteks komunitas
yang mendukung.

Proses bertanya dan berdiskusi ini melatih siswa untuk: formulate pertanyaan yang tajam, listen
pada berbagai perspektif, evaluate argumen berdasarkan bukti alkitabiah dan logika, articulate
pemikiran mereka dengan jelas, dan tolerate ambiguity ketika tidak ada jawaban mudah.

Analisis Kritis Terhadap Interpretasi dan Tradisi

Pembelajaran dialogis-transformatif mengajarkan siswa untuk membedakan antara kebenaran
Alkitab yang absolut dan interpretasi manusia yang relatif dan fallible. Siswa diajak untuk
memahami bahwa ada satu Alkitab tetapi banyak interpretasi, dan tidak semua interpretasi
sama valid.

Melalui pembelajaran hermeneutika dasar, siswa belajar untuk: membaca teks Alkitab dalam
konteks aslinya (historical-grammatical method), mengidentifikasi genre dan literary devices,
membedakan preskriptif dan deskriptif, mengenali bias interpretatif sendiri, dan compare
berbagai interpretasi.

Ini tidak menjadikan siswa skeptis terhadap Alkitab, tetapi justru membuat mereka lebih
respectful terhadap kompleksitas teks dan lebih humble dalam mengklaim "Inilah yang Alkitab
katakan." Mereka belajar untuk berkata "Inilah bagaimana saya memahami teks ini,
berdasarkan..." dengan argumentasi yang solid.

Integrasi Iman dan Rasio

Pembelajaran dialogis-transformatif menolak dikotomi antara iman dan rasio. Iman Kristiani
adalah reasonable faith—dapat dipertanggungjawabkan secara intelektual meskipun
melampaui rasio. Siswa diajak untuk: mengeksplorasi bukti historis dan arkeologis yang
mendukung keandalan Alkitab, memahami argumen filosofis untuk eksistensi Allah,
merespons kritik terhadap Kekristenan dengan apologetika yang solid, dan melihat bagaimana
iman Kristiani memberikan worldview yang koheren dan comprehensive.

Integrasi iman dan rasio ini penting agar siswa memiliki confident faith—percaya bukan karena
"katanya" tetapi karena convinced, tidak hanya dengan hati tetapi juga dengan pikiran.

4.2.2 Mengembangkan Iman Kontekstual
Hermeneutika Kontekstual

Pembelajaran dialogis-transformatif mengajarkan siswa untuk membaca Alkitab dengan
"hermeneutical circle"—gerakan bolak-balik antara teks dan konteks. Siswa belajar untuk:
pertama, memahami konteks asli teks (apa yang dimaksudkan penulis untuk pembaca asli);
kedua, mengidentifikasi prinsip teologis universal dari teks; ketiga, mengaplikasikan prinsip
tersebut pada konteks mereka dengan cara yang faithful dan relevant.



Misalnya, ketika mempelajari Yakobus 2 tentang iman dan perbuatan, siswa tidak hanya
menghafal ayat tetapi: memahami konteks jemaat Yakobus yang menghadapi diskriminasi
sosial, mengidentifikasi prinsip teologis (iman sejati menghasilkan tindakan kasih), dan
mengaplikasikan pada konteks mereka (bagaimana mereka merespons kemiskinan,
ketidakadilan, atau marginalisasi di sekitar mereka).

Pembelajaran Berbasis Masalah Kontemporer

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif menggunakan isu-isu kontemporer sebagai entry
point pembelajaran. Siswa diajak untuk: mengidentifikasi isu moral, sosial, atau etis yang
mereka hadapi atau lihat di masyarakat, menganalisis isu tersebut dari berbagai perspektif
(sosial, ekonomi, psikologis, teologis), mengeksplorasi apa yang firman Tuhan katakan tentang
isu tersebut, dan merumuskan respons Kristiani yang informed dan compassionate.

Misalnya, isu bullying di sekolah bisa menjadi case study untuk mengeksplorasi ajaran Alkitab
tentang martabat manusia, kasih kepada sesama, keadilan, dan pembelaan kepada yang lemah.
Siswa tidak hanya belajar konsep tetapi juga challenged untuk bertindak—menjadi
peacemaker, membela korban, atau membangun budaya sekolah yang lebih inklusif.

Service Learning dan Praksis Sosial

Iman kontekstual tidak cukup dengan pemahaman tetapi harus diwujudkan dalam aksi. Service
learning mengintegrasikan pembelajaran di kelas dengan pelayanan di komunitas. Siswa
terlibat dalam proyek-proyek pelayanan seperti: mengunjungi panti asuhan atau panti jompo,
terlibat dalam program literasi untuk anak-anak kurang mampu, mengorganisir penggalangan
dana untuk korban bencana, atau kampanye lingkungan.

Setelah pengalaman pelayanan, siswa melakukan refleksi teologis: "Apa yang saya pelajari
tentang Allah, tentang diri saya, dan tentang dunia melalui pengalaman ini?", "Bagaimana
pengalaman ini mengubah pemahaman saya tentang iman?", "Apa yang Tuhan panggil saya
lakukan selanjutnya?"

Service learning ini membentuk iman yang praxis-oriented, socially engaged, dan
compassionate—iman yang tidak hanya individual dan spiritual tetapi juga komunal dan
transformatif terhadap masyarakat.

5. KESIMPULAN DAN SARAN
5.1 Kesimpulan

Pertama, strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK mengintegrasikan prinsip
dialog kritis, refleksi mendalam, integrasi pengalaman-kebenaran, pembelajaran kolaboratif,
dan orientasi praksis untuk mencapai transformasi spiritual dan moral yang holistik. Strategi
ini berbeda secara fundamental dengan pembelajaran konvensional yang bersifat teacher-
centered, transmisi informasi, dan fokus pada aspek kognitif semata.

Kedua, pembelajaran dialogis-transformatif efektif dalam mengembangkan pemikiran kritis
teologis melalui penciptaan ruang untuk bertanya dan berdiskusi, analisis kritis terhadap



interpretasi dan tradisi, serta integrasi iman dan rasio. Siswa tidak hanya menerima doktrin
secara pasif tetapi dilatih untuk think deeply, question wisely, dan articulate clearly tentang
iman mereka.

Ketiga, strategi ini juga efektif dalam mengembangkan iman kontekstual melalui hermeneutika
kontekstual, pembelajaran berbasis masalah kontemporer, dan service learning. Siswa belajar
untuk mengintegrasikan kebenaran Alkitab dengan realitas kehidupan mereka dan menjadi
agen transformasi dalam konteks sosial mereka.

Keempat, implementasi strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat diwujudkan melalui
berbagai metode konkret seperti Socratic questioning, case study, shared Christian praxis,
bibliodrama, dan jurnal reflektif. Semua metode ini memfasilitasi active engagement, critical
reflection, dan meaningful application.

Kelima, meskipun ada tantangan dalam implementasi (resistensi, keterbatasan kompetensi
guru, budaya belajar tradisional, keterbatasan waktu), ada juga peluang signifikan (generasi
yang questioning, ketersediaan resources, tren pendidikan progresif, kebutuhan akan iman
yang robust) yang dapat dimanfaatkan untuk transformasi pedagogis PAK.

5.2 Saran
Untuk Guru PAK:

e Mengembangkan kompetensi pedagogis melalui pelatihan, reading, dan reflective
practice

e Memulai dengan langkah kecil: memasukkan satu atau dua elemen dialogis dalam
pembelajaran reguler

e Membangun trust dengan siswa sehingga mereka merasa aman untuk bertanya dan
berbagi

e Menjadi learner yang humble dan vulnerable, tidak takut berkata "Saya tidak tahu, mari
kita explore bersama"

e Membentuk komunitas praktisi PAK untuk saling support, share best practices, dan
grow bersama

Untuk Sekolah dan Lembaga Pendidikan:

e Menyediakan pelatihan dan professional development untuk guru PAK dalam pedagogi
dialogis-transformatif

e Memberikan fleksibilitas kurikulum yang memungkinkan pembelajaran mendalam
daripada hanya cakupan luas

e Membangun budaya sekolah yang mendukung critical thinking, questioning, dan active
learning

e Menyediakan resources dan infrastruktur yang mendukung metode pembelajaran
variatif

e Mengevaluasi pembelajaran PAK tidak hanya berdasarkan tes kognitif tetapi juga
pertumbuhan karakter dan iman



DAFTAR PUSTAKA

Boehlke, R. R. (2020). Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek Pendidikan Agama
Kristen: Dari Plato sampai Ig. Loyola. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Freire, P. (2020). Pedagogy of the Oppressed (50th Anniversary Edition). New York:
Bloomsbury Academic.

Groome, T. H. (2022). Christian Religious Education: Sharing Our Story and Vision. San
Francisco: Jossey-Bass.

Homrighausen, E. G., & Enklaar, I. H. (2021). Pendidikan Agama Kristen. Jakarta: BPK
Gunung Mulia.

Mezirow, J. (1991). Transformative Dimensions of Adult Learning. San Francisco: Jossey-
Bass.

Nuhamara, D. (2020). Pengutamaan dimensi karakter dalam Pendidikan Agama Kristen.
Jurnal Jaffray, 18(1), 93-114.

Pazmino, R. W. (2022). Foundational Issues in Christian Education: An Introduction in
Evangelical Perspective (4th Edition). Grand Rapids: Baker Academic.

Aritonang, O. T., Silalahi, W. P., Saragih, O. K., & Situmeang, D. M. (2025). Indonesian
Christian religious education teachers in implementing the independent curriculum in senior
high schools: a phenomenological approach. F1000Research, 14(653), 653.

Aritonang, O. T. (2018). The Efforts to improve the quality of education in North Tapanuli
Regency. International Journal of English Literature and Social Sciences, 3(6), 268313.

Sidjabat, B. S. (2021). Mengajar Secara Profesional: Mewujudkan Visi Guru Profesional.
Bandung: Yayasan Kalam Hidup.

Zed, M. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan (Edisi 3). Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia.



	IMPLEMENTASI STRATEGI PEMBELAJARAN DIALOGIS-TRANSFORMATIF DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN UNTUK MENGEMBANGKAN PEMIKIRAN KRITIS DAN IMAN KONTEKSTUAL SISWA
	ABSTRAK
	1. PENDAHULUAN
	1.1 Latar Belakang
	1.2 Rumusan Masalah
	1.3 Tujuan Penelitian
	1.4 Manfaat Penelitian
	1.4.1 Manfaat Teoretis
	1.4.2 Manfaat Praktis
	2. TINJAUAN PUSTAKA
	2.1 Hakikat dan Tujuan Pendidikan Agama Kristen
	2.2 Pedagogi Dialogis dalam Pendidikan
	2.3 Pembelajaran Transformatif
	2.4 Pemikiran Kritis dalam Pendidikan Agama
	2.5 Iman Kontekstual
	3. METODE PENELITIAN
	4. HASIL DAN PEMBAHASAN
	4.1 Konsep Strategi Pembelajaran Dialogis-Transformatif dalam PAK
	4.1.1 Karakteristik Pembelajaran Dialogis-Transformatif
	4.1.2 Perbedaan dengan Pembelajaran Konvensional
	4.2 Pengembangan Pemikiran Kritis dan Iman Kontekstual
	4.2.1 Mengembangkan Pemikiran Kritis Teologis
	4.2.2 Mengembangkan Iman Kontekstual
	5. KESIMPULAN DAN SARAN
	5.1 Kesimpulan
	5.2 Saran
	DAFTAR PUSTAKA


