
 

 

IMPLEMENTASI STRATEGI PEMBELAJARAN DIALOGIS-TRANSFORMATIF 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN UNTUK MENGEMBANGKAN 

PEMIKIRAN KRITIS DAN IMAN KONTEKSTUAL SISWA 

Esra Fitrisia Pasaribu¹, Paskah Tessalonika Hutagalung² 

¹Email: esrafitrisiapasaribu1409@gmail.com 

²Email: paskahhutagalung52@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi strategi pembelajaran dialogis-

transformatif dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) sebagai upaya mengembangkan 

pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa. Pembelajaran PAK yang efektif tidak hanya 

mentransfer pengetahuan doktrinal, tetapi memberdayakan siswa untuk berpikir kritis tentang 

iman mereka dan mengaplikasikan nilai-nilai Kristiani dalam konteks kehidupan nyata yang 

kompleks. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menganalisis berbagai 

literatur tentang strategi pembelajaran PAK, pedagogi dialogis, pembelajaran transformatif, 

dan pengembangan iman kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa strategi pembelajaran 

dialogis-transformatif menggabungkan elemen-elemen: (1) dialog kritis yang memberi ruang 

bagi siswa untuk bertanya, berdiskusi, dan mengeksplorasi iman secara mendalam; (2) 

pembelajaran berbasis masalah yang menghubungkan kebenaran Alkitab dengan isu-isu 

kontemporer; (3) refleksi teologis yang membimbing siswa merenungkan pengalaman hidup 

dalam terang firman Tuhan; (4) pembelajaran kolaboratif yang membangun komunitas belajar 

yang saling mendukung; (5) praksis iman melalui pelayanan dan aksi sosial. Tantangan 

implementasi meliputi resistensi terhadap metode kritis, keterbatasan kompetensi guru, dan 

budaya belajar yang masih berpusat pada guru. Strategi yang dapat diterapkan mencakup: 

penggunaan metode Socratic questioning, pembelajaran berbasis kasus, hermeneutika 

kontekstual, service learning, dan refleksi teologis terstruktur. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa strategi pembelajaran dialogis-transformatif merupakan pendekatan yang efektif untuk 

membentuk siswa yang tidak hanya memiliki pengetahuan alkitabiah yang kuat, tetapi juga 

kemampuan berpikir kritis, iman yang matang, dan komitmen untuk menjadi agen transformasi 

dalam masyarakat. 

Kata Kunci: Strategi Pembelajaran, PAK, Pembelajaran Dialogis, Pembelajaran 

Transformatif, Pemikiran Kritis, Iman Kontekstual 

 

1. PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

mailto:esrafitrisiapasaribu1409@gmail.com
mailto:paskahhutagalung52@gmail.com


Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki peran strategis dalam membentuk iman, karakter, 

dan worldview Kristiani siswa di tengah kompleksitas kehidupan modern. Dalam era informasi 

yang ditandai dengan pluralisme agama, relativisme moral, sekularisasi, dan perubahan sosial 

yang cepat, siswa Kristen menghadapi tantangan untuk mempertahankan dan 

mengartikulasikan iman mereka secara relevan dan otentik. PAK tidak dapat lagi berfungsi 

hanya sebagai pengajaran doktrin yang dogmatis dan hafalan Alkitab, tetapi harus 

memberdayakan siswa untuk berpikir kritis tentang iman mereka, mengintegrasikan kebenaran 

Alkitab dengan kehidupan nyata, dan menjadi saksi Kristus yang efektif dalam konteks mereka. 

Namun, realitas pembelajaran PAK di banyak sekolah masih jauh dari ideal tersebut. Beberapa 

permasalahan yang sering dijumpai antara lain: pertama, pembelajaran yang bersifat teacher-

centered dan transmisi informasi satu arah, di mana siswa hanya menjadi pendengar pasif tanpa 

kesempatan untuk berdialog, bertanya, atau mengkritisi. Kedua, materi pembelajaran yang 

terlalu teoretis dan doktrinal tanpa koneksi yang jelas dengan kehidupan sehari-hari siswa, 

sehingga tercipta kesenjangan antara "iman Minggu" dan "iman Senin-Sabtu". Ketiga, 

kurangnya ruang untuk pemikiran kritis dan pertanyaan yang menantang, karena pertanyaan 

kritis sering dianggap sebagai tanda kurang iman atau pembangkangan. Keempat, metode 

pembelajaran yang monoton dan tidak melibatkan siswa secara aktif dalam proses konstruksi 

pengetahuan dan makna. 

Kondisi-kondisi ini menghasilkan beberapa dampak negatif: siswa memiliki pengetahuan 

alkitabiah yang superfisial, iman yang tidak teruji dan rapuh ketika menghadapi tantangan, 

ketidakmampuan mengaplikasikan nilai-nilai Kristiani dalam situasi kompleks, dan bahkan 

keengganan atau kebosanan terhadap pembelajaran PAK. Dalam jangka panjang, ini 

berkontribusi pada fenomena krisis iman di kalangan generasi muda, di mana banyak yang 

meninggalkan iman ketika memasuki perguruan tinggi atau dunia kerja karena tidak memiliki 

fondasi iman yang kokoh dan iman yang tidak relevan dengan kehidupan mereka. 

Di sisi lain, perkembangan teori pendidikan kontemporer menawarkan berbagai pendekatan 

pembelajaran yang lebih student-centered, dialogis, dan transformatif. Paulo Freire dengan 

pedagogi kritisnya menekankan pentingnya dialog, kesadaran kritis, dan praksis dalam 

pendidikan untuk pembebasan. Jack Mezirow dengan teori transformative learning 

menjelaskan bahwa pembelajaran yang sejati melibatkan perubahan fundamental dalam 

perspektif dan worldview. Dalam konteks pendidikan agama, Thomas Groome 

mengembangkan pendekatan shared Christian praxis yang mengintegrasikan pengalaman 

hidup, refleksi kritis, tradisi Kristiani, dan visi masa depan. 

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK mengintegrasikan prinsip-prinsip dari 

berbagai pendekatan tersebut dengan tetap berpijak pada otoritas Alkitab dan tujuan formasi 

iman Kristiani. Pembelajaran dialogis menekankan pada interaksi dua arah antara guru dan 

siswa, serta antar siswa, di mana semua pihak terlibat aktif dalam proses konstruksi makna. 

Pembelajaran transformatif fokus pada perubahan mendalam dalam cara berpikir, sistem nilai, 

dan komitmen hidup siswa, bukan sekadar penambahan informasi. Kombinasi kedua 

pendekatan ini berpotensi menghasilkan pembelajaran PAK yang tidak hanya meningkatkan 

pengetahuan alkitabiah, tetapi juga mengembangkan pemikiran kritis teologis, iman yang 

matang dan kontekstual, serta komitmen untuk hidup sebagai murid Kristus yang autentik. 

Penelitian ini penting dilakukan untuk beberapa alasan: pertama, memberikan alternatif 

paradigma dan praktik pembelajaran PAK yang lebih efektif untuk konteks kontemporer; 

kedua, menjembatani kesenjangan antara teori pendidikan progresif dengan praktik PAK yang 



masih tradisional; ketiga, memberikan panduan praktis bagi guru PAK dalam mengembangkan 

strategi pembelajaran yang dialogis dan transformatif; keempat, berkontribusi pada upaya 

revitalisasi PAK agar lebih relevan dan bermakna bagi generasi muda. 

1.2 Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Apa konsep dan karakteristik strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam 

konteks Pendidikan Agama Kristen? 

2. Bagaimana strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat mengembangkan 

pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa? 

3. Apa saja bentuk implementasi konkret strategi pembelajaran dialogis-transformatif 

dalam pembelajaran PAK? 

4. Apa tantangan dan peluang dalam mengimplementasikan strategi pembelajaran 

dialogis-transformatif dalam PAK? 

1.3 Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Mendeskripsikan konsep dan karakteristik strategi pembelajaran dialogis-transformatif 

dalam konteks Pendidikan Agama Kristen 

2. Menganalisis bagaimana strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat 

mengembangkan pemikiran kritis dan iman kontekstual siswa 

3. Mengidentifikasi bentuk-bentuk implementasi konkret strategi pembelajaran dialogis-

transformatif dalam pembelajaran PAK 

4. Menganalisis tantangan dan peluang dalam mengimplementasikan strategi 

pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK 

1.4 Manfaat Penelitian 

1.4.1 Manfaat Teoretis 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi pada pengembangan teori pedagogi PAK 

dengan mengintegrasikan konsep pembelajaran dialogis dan transformatif dalam kerangka 

teologi Kristen. Penelitian ini memperkaya literatur tentang strategi pembelajaran PAK yang 

relevan untuk abad 21 dan memberikan kerangka konseptual bagi penelitian empiris lebih 

lanjut. 

1.4.2 Manfaat Praktis 

Secara praktis, penelitian ini memberikan insights dan panduan bagi: 

• Guru PAK: Untuk mengembangkan kompetensi dalam merancang dan 

mengimplementasikan pembelajaran yang dialogis dan transformatif 

• Sekolah Kristen: Sebagai basis untuk pengembangan kurikulum PAK yang lebih 

student-centered dan kontekstual 

• Lembaga Pendidikan Guru: Untuk mengembangkan program pelatihan guru PAK 

yang lebih progresif 



• Gereja: Sebagai referensi dalam mengembangkan program pendidikan iman yang 

efektif untuk generasi muda 

 

2. TINJAUAN PUSTAKA 

2.1 Hakikat dan Tujuan Pendidikan Agama Kristen 

Pendidikan Agama Kristen adalah proses pendidikan yang berlandaskan pada Alkitab dan 

berpusat pada Kristus, yang bertujuan membimbing peserta didik untuk mengenal Allah secara 

pribadi, bertumbuh dalam iman, dan hidup sesuai dengan kehendak Allah (Homrighausen & 

Enklaar, 2021). PAK bukan sekadar mata pelajaran agama, melainkan proses formasi spiritual 

yang holistik yang melibatkan seluruh dimensi kehidupan—kognitif, afektif, volitif, dan 

behavioral. 

Menurut Boehlke (2020), tujuan PAK mencakup beberapa aspek fundamental: pertama, 

membawa peserta didik kepada pengenalan yang benar akan Allah Tritunggal sebagaimana 

dinyatakan dalam Yesus Kristus; kedua, membimbing peserta didik untuk bertumbuh dalam 

iman dan karakter Kristiani; ketiga, memperlengkapi peserta didik dengan pemahaman 

alkitabiah dan teologis yang solid; keempat, memberdayakan peserta didik untuk 

mengintegrasikan iman dengan kehidupan dan menjadi saksi Kristus yang efektif; kelima, 

membangun komunitas iman yang saling mendukung pertumbuhan spiritual. 

Sidjabat (2021) menekankan bahwa PAK yang efektif harus mencapai transformasi pada tiga 

dimensi: knowing (pengetahuan yang benar tentang Allah dan firman-Nya), being 

(pembentukan karakter yang mencerminkan Kristus), dan doing (praksis iman dalam 

kehidupan sehari-hari dan pelayanan). Ketiga dimensi ini harus terintegrasi secara utuh, tidak 

parsial. 

Dalam konteks kontemporer, PAK menghadapi tantangan untuk tetap faithful pada kebenaran 

Alkitab sambil relevan dengan kehidupan siswa. Ini memerlukan pendekatan yang tidak hanya 

indoktrinatif tetapi juga dialogis, tidak hanya deduktif tetapi juga induktif, tidak hanya teoretis 

tetapi juga experiential. 

2.2 Pedagogi Dialogis dalam Pendidikan 

Pedagogi dialogis berakar pada pemikiran Paulo Freire yang mengkritik "banking 

education"—model pendidikan di mana guru "menyetorkan" pengetahuan ke dalam "rekening 

kosong" siswa. Freire (2020) mengusulkan "problem-posing education" yang bersifat dialogis, 

di mana guru dan siswa bersama-sama terlibat dalam proses pembelajaran yang kritis dan 

liberatif. Dialog dalam konteks ini bukan sekadar percakapan, tetapi proses komunikasi yang 

egaliter, kritis, dan berorientasi pada transformasi. 

Karakteristik pedagogi dialogis menurut Freire meliputi: pertama, hubungan horizontal antara 

guru dan siswa, bukan vertikal-dominatif; kedua, guru sebagai fasilitator yang belajar bersama 

siswa, bukan sumber pengetahuan absolut; ketiga, pembelajaran dimulai dari pengalaman dan 

realitas siswa, bukan dari konsep abstrak yang terpisah dari kehidupan; keempat, 

pengembangan kesadaran kritis (critical consciousness) melalui refleksi dan aksi; kelima, 

tujuan emansipatoris—membebaskan siswa dari ketidaktahuan, pasivitas, dan penindasan. 



Dalam konteks pendidikan agama, Martin Buber mengembangkan filosofi dialog yang 

menekankan relasi "I-Thou" (Aku-Engkau) yang autentik, bukan "I-It" (Aku-Itu) yang 

obyektifikasi. Pembelajaran agama seharusnya memfasilitasi perjumpaan personal dengan 

Tuhan dan sesama, bukan sekadar transfer informasi tentang Tuhan. 

Aplikasi pedagogi dialogis dalam PAK berarti menciptakan ruang di mana siswa dapat: 

mengajukan pertanyaan eksistensial tentang iman, berbagi pengalaman spiritual dan 

pergumulan, mengeksplorasi interpretasi teks Alkitab secara kritis, mendiskusikan dilema 

moral dan etis, serta mengkonstruksi pemahaman teologis yang bermakna bagi konteks 

mereka. 

2.3 Pembelajaran Transformatif 

Teori pembelajaran transformatif dikembangkan oleh Jack Mezirow (1991) yang 

mendefinisikannya sebagai proses di mana individu mengalami perubahan fundamental dalam 

"meaning perspective" atau kerangka referensi—sistem asumsi, nilai, dan keyakinan yang 

membentuk cara seseorang memahami diri, orang lain, dan dunia. 

Mezirow mengidentifikasi beberapa tahap dalam pembelajaran transformatif: pertama, 

disorienting dilemma—pengalaman yang mengguncang asumsi atau worldview yang ada; 

kedua, critical self-reflection—refleksi kritis terhadap asumsi dan keyakinan sendiri; ketiga, 

discourse—dialog kritis dengan orang lain untuk mengeksplorasi perspektif alternatif; 

keempat, exploration of options—eksplorasi kemungkinan-kemungkinan baru untuk berpikir 

dan bertindak; kelima, planning and action—merencanakan dan melakukan tindakan 

berdasarkan perspektif baru; keenam, integration—mengintegrasikan perspektif baru ke dalam 

kehidupan dan identitas. 

Dalam konteks PAK, pembelajaran transformatif bukan sekadar perubahan kognitif (knowing 

more), tetapi metanoia—pertobatan dan pembaruan pikiran yang radikal (Roma 12:2). Roh 

Kudus adalah agen transformasi utama, tetapi pembelajaran yang dirancang dengan baik dapat 

menjadi sarana Roh Kudus bekerja. 

Pazmino (2022) menjelaskan bahwa pembelajaran transformatif dalam PAK melibatkan: 

encounter dengan Allah yang hidup melalui Kristus dan Roh Kudus, engagement mendalam 

dengan firman Tuhan, reflection kritis terhadap kehidupan dan budaya dalam terang firman, 

dan response dalam bentuk pertobatan, komitmen, dan praksis iman. 

Groome (2022) mengembangkan model "Shared Christian Praxis" yang mengintegrasikan lima 

movements: naming present action (menyatakan pengalaman dan praksis saat ini), critical 

reflection on present action (refleksi kritis terhadap pengalaman), making accessible Christian 

Story and Vision (menghadirkan narasi dan visi Kristiani), dialectical hermeneutic 

(hermeneutika dialektis antara pengalaman dan tradisi), dan decision for lived Christian faith 

(keputusan untuk hidup dalam iman Kristiani). 

2.4 Pemikiran Kritis dalam Pendidikan Agama 

Pemikiran kritis adalah kemampuan untuk menganalisis, mengevaluasi, dan mensintesis 

informasi secara objektif, mengidentifikasi asumsi dan bias, mengenali logika argumen, dan 

membuat judgment yang beralasan. Dalam konteks pendidikan agama, pemikiran kritis bukan 



berarti skeptisisme yang menolak otoritas Alkitab, tetapi kemampuan untuk berpikir deeply 

dan carefully tentang iman. 

Beberapa alasan pentingnya pemikiran kritis dalam PAK: pertama, membantu siswa 

membedakan kebenaran Alkitab dari tradisi manusia atau budaya; kedua, memperlengkapi 

siswa untuk menghadapi tantangan intelektual terhadap iman; ketiga, mengembangkan iman 

yang mature—tidak blind faith tetapi informed faith; keempat, memampukan siswa untuk 

mengaplikasikan prinsip alkitabiah pada situasi kompleks yang tidak ada "jawaban siap pakai"; 

kelima, mencegah fundamentalisme yang kaku atau relativisme yang tanpa kompas. 

Nurturing critical thinking dalam PAK dapat dilakukan melalui: Socratic questioning 

(pertanyaan yang merangsang pemikiran mendalam), case studies (analisis kasus moral dan 

etis), comparative theology (memahami perspektif teologis yang berbeda), hermeneutics 

(interpretasi teks Alkitab dengan metode yang rigorous), dan apologetics (merespons 

pertanyaan dan keberatan terhadap iman Kristiani). 

2.5 Iman Kontekstual 

Iman kontekstual adalah iman yang berakar dalam kebenaran Alkitab namun expressed dan 

lived out dalam konteks budaya, sosial, dan historis spesifik. Iman bukan sekadar sistem 

doktrin universal yang abstrak, tetapi realitas hidup yang dihidupi oleh orang-orang konkret 

dalam situasi konkret. 

Teologi kontekstual menekankan pentingnya dialog antara teks (Alkitab dan tradisi Kristiani) 

dan konteks (situasi sosial, budaya, ekonomi, politik). Iman yang autentik adalah iman yang 

faithfully biblical namun contextually relevant—setia pada Injil namun menyapa pergumulan 

nyata umat dalam konteks mereka. 

Dalam PAK, mengembangkan iman kontekstual berarti: pertama, mengajarkan siswa untuk 

membaca Alkitab dengan "mata kontekstual"—memahami konteks asli teks dan konteks 

pembaca; kedua, membantu siswa mengidentifikasi isu-isu kontemporer yang relevan dengan 

iman (kemiskinan, ketidakadilan, teknologi, lingkungan, pluralisme, dll.); ketiga, membimbing 

siswa untuk mengintegrasikan kebenaran Alkitab dengan kehidupan sehari-hari mereka; 

keempat, memperlengkapi siswa untuk menjadi agen transformasi sosial berdasarkan nilai-

nilai Kerajaan Allah. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan pendekatan 

kualitatif deskriptif-analitis. Studi pustaka adalah metode penelitian yang dilakukan dengan 

cara mengumpulkan, membaca, dan menganalisis berbagai literatur ilmiah yang relevan 

dengan topik penelitian (Zed, 2020). 

Sumber Data: 

Data yang digunakan adalah data sekunder yang bersumber dari: 

1. Buku-buku tentang Pendidikan Agama Kristen, pedagogi, dan teori pembelajaran 



2. Jurnal ilmiah nasional dan internasional tentang strategi pembelajaran PAK, 

pembelajaran dialogis, dan pembelajaran transformatif 

3. Artikel ilmiah, prosiding, dan publikasi penelitian terkait 

4. Tesis dan disertasi yang relevan dengan topik 

5. Dokumen kurikulum dan panduan pembelajaran PAK 

Kriteria Literatur: 

• Publikasi dalam 15 tahun terakhir (2010-2025) untuk memastikan relevansi, dengan 

beberapa karya klasik yang masih relevan secara teoretis 

• Sumber kredibel dari penerbit akademik terpercaya dan jurnal terindeks 

• Fokus pada strategi pembelajaran, pedagogi dialogis, pembelajaran transformatif, dan 

PAK 

Teknik Pengumpulan Data: 

1. Identifikasi Literatur: Pencarian literatur menggunakan database akademik, 

perpustakaan, dan repository digital dengan kata kunci: Christian education, dialogical 

pedagogy, transformative learning, critical thinking, contextual faith 

2. Seleksi Literatur: Menyeleksi literatur berdasarkan kriteria relevansi, kredibilitas, dan 

kontribusi terhadap topik 

3. Ekstraksi Data: Membaca secara kritis dan mencatat informasi penting seperti konsep 

kunci, teori, temuan, dan argumentasi 

4. Kategorisasi: Mengelompokkan informasi berdasarkan tema-tema utama penelitian 

Teknik Analisis Data: 

1. Analisis Konten: Menganalisis makna, konsep, dan teori dari berbagai sumber literatur 

2. Analisis Komparatif: Membandingkan perspektif dan pendekatan dari berbagai 

penulis 

3. Analisis Tematik: Mengidentifikasi tema-tema kunci dan pola yang muncul dari 

literatur 

4. Sintesis: Mengintegrasikan berbagai konsep dan teori untuk membangun pemahaman 

komprehensif 

5. Interpretasi Teologis: Menginterpretasikan temuan dalam kerangka teologi Kristen 

dan tujuan PAK 

Keabsahan Data: 

Keabsahan data dijamin melalui: triangulasi sumber (menggunakan berbagai jenis dan asal 

literatur), member checking dengan ahli PAK, thick description, dan audit trail yang jelas. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Konsep Strategi Pembelajaran Dialogis-Transformatif dalam PAK 

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK adalah pendekatan pedagogis yang 

mengintegrasikan prinsip-prinsip dialog kritis dengan tujuan transformasi spiritual dan moral, 

yang berlandaskan pada otoritas Alkitab dan dipimpin oleh Roh Kudus. Strategi ini 



menggabungkan elemen-elemen pembelajaran yang student-centered, participatory, reflective, 

dan action-oriented. 

4.1.1 Karakteristik Pembelajaran Dialogis-Transformatif 

Dialog Autentik sebagai Modus Pembelajaran 

Berbeda dengan metode ceramah yang monologis, pembelajaran dialogis menjadikan dialog 

sebagai modus utama. Dialog di sini bukan sekadar tanya-jawab superfisial, tetapi komunikasi 

yang mendalam di mana guru dan siswa, serta siswa dengan siswa, terlibat dalam pencarian 

kebenaran bersama (Freire, 2020). Guru tidak memposisikan diri sebagai "yang tahu 

segalanya" tetapi sebagai co-learner yang juga terus bertumbuh dalam pemahaman. 

Dalam konteks PAK, dialog autentik memiliki ciri-ciri: pertama, respect terhadap siswa 

sebagai subjek yang berpikir dan memiliki pengalaman valid; kedua, openness untuk 

mendengarkan pertanyaan, keraguan, dan pergumulan siswa tanpa menghakimi; ketiga, 

honesty dalam mengakui keterbatasan pengetahuan dan complexity iman; keempat, 

vulnerability untuk berbagi pengalaman dan pergumulan iman sendiri sebagai guru. 

Dialog autentik menciptakan "safe space" di mana siswa merasa bebas untuk explore, question, 

dan express tanpa takut dihakimi atau ditolak. Ini sesuai dengan nature Kerajaan Allah yang 

welcoming dan grace-filled. 

Refleksi Kritis sebagai Jantung Pembelajaran 

Pembelajaran transformatif memerlukan refleksi kritis—proses examining asumsi, nilai, dan 

keyakinan yang selama ini dipegang untuk menilai validitas dan relevansinya (Mezirow, 1991). 

Dalam PAK, refleksi kritis bukan untuk meragukan kebenaran Alkitab, tetapi untuk: pertama, 

membedakan kebenaran alkitabiah dari interpretasi manusia yang fallible; kedua, 

mengidentifikasi bagaimana budaya dan konteks membentuk pemahaman kita tentang iman; 

ketiga, mengevaluasi konsistensi antara apa yang kita yakini dan bagaimana kita hidup; 

keempat, merenungkan implikasi iman untuk berbagai aspek kehidupan. 

Refleksi kritis difasilitasi melalui pertanyaan-pertanyaan mendalam seperti: "Mengapa saya 

percaya apa yang saya percaya?", "Bagaimana nilai-nilai yang saya pegang berbeda atau sama 

dengan nilai-nilai Alkitab?", "Apa yang firman Tuhan katakan tentang situasi yang saya 

hadapi?", "Bagaimana iman saya merespons terhadap ketidakadilan yang saya lihat di sekitar?" 

Integrasi Pengalaman dan Kebenaran 

Pembelajaran dialogis-transformatif mengintegrasikan pengalaman hidup siswa dengan 

kebenaran Alkitab. Pembelajaran tidak dimulai dari doktrin abstrak, tetapi dari realitas yang 

dihadapi siswa—pergumulan, pertanyaan, sukacita, penderitaan, relasi, konflik—kemudian 

membawa realitas itu ke dalam terang firman Tuhan untuk refleksi dan transformasi (Groome, 

2022). 

Proses ini adalah dialektika antara teks dan konteks: teks (Alkitab) menginterogasi konteks 

(kehidupan siswa), dan konteks menginterogasi teks untuk pemahaman yang lebih dalam. Hasil 

dialektika ini adalah appropriation—siswa mengambil kebenaran Alkitab sebagai milik mereka 

sendiri dan menghidupinya dalam konteks konkret. 



Pembelajaran Kolaboratif dalam Komunitas 

Pembelajaran dialogis-transformatif tidak individualistik tetapi komunal. Siswa belajar dalam 

dan dari komunitas—saling berbagi insight, perspektif, pengalaman, dan dukungan. 

Pembelajaran terjadi tidak hanya dari guru ke siswa, tetapi juga dari siswa ke siswa dan bahkan 

dari siswa ke guru. 

Kelas PAK menjadi mikrokosmos dari gereja—komunitas orang-orang yang sedang dalam 

perjalanan iman, saling menguatkan, menasihati, dan mendoakan. Dalam komunitas ini, siswa 

belajar untuk listening dengan empati, speaking dengan keberanian, disagreeing dengan 

hormat, dan growing bersama. 

Orientasi pada Praksis Iman 

Pembelajaran transformatif bermuara pada action—perubahan konkret dalam cara hidup. 

Dalam PAK, ini berarti praksis iman: aplikasi nilai-nilai dan prinsip-prinsip Alkitab dalam 

kehidupan sehari-hari dan konteks sosial. Pembelajaran tidak berhenti pada knowing atau 

feeling, tetapi berlanjut pada doing (Yakobus 1:22). 

Praksis iman dapat berupa: pertobatan dari sikap atau perilaku yang tidak sesuai firman, 

kebiasaan spiritual yang baru (doa, membaca Alkitab, ibadah), relasi yang diperbaiki 

(pengampunan, rekonsiliasi), pelayanan kasih kepada orang yang membutuhkan, atau 

keterlibatan dalam isu-isu keadilan sosial. 

4.1.2 Perbedaan dengan Pembelajaran Konvensional 

Untuk memperjelas, berikut perbedaan antara pembelajaran PAK konvensional dan 

pembelajaran dialogis-transformatif: 

Aspek Pembelajaran Konvensional Pembelajaran Dialogis-Transformatif 

Fokus Transmisi informasi doktrinal Transformasi kehidupan 

Metode Ceramah, hafalan Dialog, refleksi, proyek 

Peran Guru Sumber pengetahuan absolut Fasilitator, co-learner 

Peran Siswa Pendengar pasif Subjek aktif, co-creator 

Pertanyaan Dihindari atau dijawab cepat Diterima dan dieksplorasi bersama 

Evaluasi Tes kognitif (hafalan) Refleksi, portfolio, observasi karakter 

Tujuan Siswa "tahu banyak" tentang Alkitab Siswa "hidup" sesuai Alkitab 

4.2 Pengembangan Pemikiran Kritis dan Iman Kontekstual 

4.2.1 Mengembangkan Pemikiran Kritis Teologis 

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif mengembangkan pemikiran kritis teologis 

melalui beberapa cara: 

Ruang untuk Bertanya dan Berdiskusi 



Pembelajaran yang dialogis menciptakan safe space di mana siswa dapat mengajukan 

pertanyaan "sulit" tentang iman tanpa takut dianggap tidak beriman. Pertanyaan seperti 

"Mengapa Allah mengizinkan penderitaan?", "Bagaimana orang yang tidak pernah mendengar 

Injil bisa diselamatkan?", "Apa yang Alkitab katakan tentang isu kontemporer seperti LGBT, 

aborsi, atau euthanasia?"—bukan dihindar atau dijawab dengan dogmatis, tetapi dieksplorasi 

bersama dengan jujur, menggunakan hermeneutika yang baik, dan dalam konteks komunitas 

yang mendukung. 

Proses bertanya dan berdiskusi ini melatih siswa untuk: formulate pertanyaan yang tajam, listen 

pada berbagai perspektif, evaluate argumen berdasarkan bukti alkitabiah dan logika, articulate 

pemikiran mereka dengan jelas, dan tolerate ambiguity ketika tidak ada jawaban mudah. 

Analisis Kritis Terhadap Interpretasi dan Tradisi 

Pembelajaran dialogis-transformatif mengajarkan siswa untuk membedakan antara kebenaran 

Alkitab yang absolut dan interpretasi manusia yang relatif dan fallible. Siswa diajak untuk 

memahami bahwa ada satu Alkitab tetapi banyak interpretasi, dan tidak semua interpretasi 

sama valid. 

Melalui pembelajaran hermeneutika dasar, siswa belajar untuk: membaca teks Alkitab dalam 

konteks aslinya (historical-grammatical method), mengidentifikasi genre dan literary devices, 

membedakan preskriptif dan deskriptif, mengenali bias interpretatif sendiri, dan compare 

berbagai interpretasi. 

Ini tidak menjadikan siswa skeptis terhadap Alkitab, tetapi justru membuat mereka lebih 

respectful terhadap kompleksitas teks dan lebih humble dalam mengklaim "Inilah yang Alkitab 

katakan." Mereka belajar untuk berkata "Inilah bagaimana saya memahami teks ini, 

berdasarkan..." dengan argumentasi yang solid. 

Integrasi Iman dan Rasio 

Pembelajaran dialogis-transformatif menolak dikotomi antara iman dan rasio. Iman Kristiani 

adalah reasonable faith—dapat dipertanggungjawabkan secara intelektual meskipun 

melampaui rasio. Siswa diajak untuk: mengeksplorasi bukti historis dan arkeologis yang 

mendukung keandalan Alkitab, memahami argumen filosofis untuk eksistensi Allah, 

merespons kritik terhadap Kekristenan dengan apologetika yang solid, dan melihat bagaimana 

iman Kristiani memberikan worldview yang koheren dan comprehensive. 

Integrasi iman dan rasio ini penting agar siswa memiliki confident faith—percaya bukan karena 

"katanya" tetapi karena convinced, tidak hanya dengan hati tetapi juga dengan pikiran. 

4.2.2 Mengembangkan Iman Kontekstual 

Hermeneutika Kontekstual 

Pembelajaran dialogis-transformatif mengajarkan siswa untuk membaca Alkitab dengan 

"hermeneutical circle"—gerakan bolak-balik antara teks dan konteks. Siswa belajar untuk: 

pertama, memahami konteks asli teks (apa yang dimaksudkan penulis untuk pembaca asli); 

kedua, mengidentifikasi prinsip teologis universal dari teks; ketiga, mengaplikasikan prinsip 

tersebut pada konteks mereka dengan cara yang faithful dan relevant. 



Misalnya, ketika mempelajari Yakobus 2 tentang iman dan perbuatan, siswa tidak hanya 

menghafal ayat tetapi: memahami konteks jemaat Yakobus yang menghadapi diskriminasi 

sosial, mengidentifikasi prinsip teologis (iman sejati menghasilkan tindakan kasih), dan 

mengaplikasikan pada konteks mereka (bagaimana mereka merespons kemiskinan, 

ketidakadilan, atau marginalisasi di sekitar mereka). 

Pembelajaran Berbasis Masalah Kontemporer 

Strategi pembelajaran dialogis-transformatif menggunakan isu-isu kontemporer sebagai entry 

point pembelajaran. Siswa diajak untuk: mengidentifikasi isu moral, sosial, atau etis yang 

mereka hadapi atau lihat di masyarakat, menganalisis isu tersebut dari berbagai perspektif 

(sosial, ekonomi, psikologis, teologis), mengeksplorasi apa yang firman Tuhan katakan tentang 

isu tersebut, dan merumuskan respons Kristiani yang informed dan compassionate. 

Misalnya, isu bullying di sekolah bisa menjadi case study untuk mengeksplorasi ajaran Alkitab 

tentang martabat manusia, kasih kepada sesama, keadilan, dan pembelaan kepada yang lemah. 

Siswa tidak hanya belajar konsep tetapi juga challenged untuk bertindak—menjadi 

peacemaker, membela korban, atau membangun budaya sekolah yang lebih inklusif. 

Service Learning dan Praksis Sosial 

Iman kontekstual tidak cukup dengan pemahaman tetapi harus diwujudkan dalam aksi. Service 

learning mengintegrasikan pembelajaran di kelas dengan pelayanan di komunitas. Siswa 

terlibat dalam proyek-proyek pelayanan seperti: mengunjungi panti asuhan atau panti jompo, 

terlibat dalam program literasi untuk anak-anak kurang mampu, mengorganisir penggalangan 

dana untuk korban bencana, atau kampanye lingkungan. 

Setelah pengalaman pelayanan, siswa melakukan refleksi teologis: "Apa yang saya pelajari 

tentang Allah, tentang diri saya, dan tentang dunia melalui pengalaman ini?", "Bagaimana 

pengalaman ini mengubah pemahaman saya tentang iman?", "Apa yang Tuhan panggil saya 

lakukan selanjutnya?" 

Service learning ini membentuk iman yang praxis-oriented, socially engaged, dan 

compassionate—iman yang tidak hanya individual dan spiritual tetapi juga komunal dan 

transformatif terhadap masyarakat. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

5.1 Kesimpulan 

Pertama, strategi pembelajaran dialogis-transformatif dalam PAK mengintegrasikan prinsip 

dialog kritis, refleksi mendalam, integrasi pengalaman-kebenaran, pembelajaran kolaboratif, 

dan orientasi praksis untuk mencapai transformasi spiritual dan moral yang holistik. Strategi 

ini berbeda secara fundamental dengan pembelajaran konvensional yang bersifat teacher-

centered, transmisi informasi, dan fokus pada aspek kognitif semata. 

Kedua, pembelajaran dialogis-transformatif efektif dalam mengembangkan pemikiran kritis 

teologis melalui penciptaan ruang untuk bertanya dan berdiskusi, analisis kritis terhadap 



interpretasi dan tradisi, serta integrasi iman dan rasio. Siswa tidak hanya menerima doktrin 

secara pasif tetapi dilatih untuk think deeply, question wisely, dan articulate clearly tentang 

iman mereka. 

Ketiga, strategi ini juga efektif dalam mengembangkan iman kontekstual melalui hermeneutika 

kontekstual, pembelajaran berbasis masalah kontemporer, dan service learning. Siswa belajar 

untuk mengintegrasikan kebenaran Alkitab dengan realitas kehidupan mereka dan menjadi 

agen transformasi dalam konteks sosial mereka. 

Keempat, implementasi strategi pembelajaran dialogis-transformatif dapat diwujudkan melalui 

berbagai metode konkret seperti Socratic questioning, case study, shared Christian praxis, 

bibliodrama, dan jurnal reflektif. Semua metode ini memfasilitasi active engagement, critical 

reflection, dan meaningful application. 

Kelima, meskipun ada tantangan dalam implementasi (resistensi, keterbatasan kompetensi 

guru, budaya belajar tradisional, keterbatasan waktu), ada juga peluang signifikan (generasi 

yang questioning, ketersediaan resources, tren pendidikan progresif, kebutuhan akan iman 

yang robust) yang dapat dimanfaatkan untuk transformasi pedagogis PAK. 

5.2 Saran 

Untuk Guru PAK: 

• Mengembangkan kompetensi pedagogis melalui pelatihan, reading, dan reflective 

practice 

• Memulai dengan langkah kecil: memasukkan satu atau dua elemen dialogis dalam 

pembelajaran reguler 

• Membangun trust dengan siswa sehingga mereka merasa aman untuk bertanya dan 

berbagi 

• Menjadi learner yang humble dan vulnerable, tidak takut berkata "Saya tidak tahu, mari 

kita explore bersama" 

• Membentuk komunitas praktisi PAK untuk saling support, share best practices, dan 

grow bersama 

Untuk Sekolah dan Lembaga Pendidikan: 

• Menyediakan pelatihan dan professional development untuk guru PAK dalam pedagogi 

dialogis-transformatif 

• Memberikan fleksibilitas kurikulum yang memungkinkan pembelajaran mendalam 

daripada hanya cakupan luas 

• Membangun budaya sekolah yang mendukung critical thinking, questioning, dan active 

learning 

• Menyediakan resources dan infrastruktur yang mendukung metode pembelajaran 

variatif 

• Mengevaluasi pembelajaran PAK tidak hanya berdasarkan tes kognitif tetapi juga 

pertumbuhan karakter dan iman 

 

 



DAFTAR PUSTAKA 

Boehlke, R. R. (2020). Sejarah Perkembangan Pikiran dan Praktek Pendidikan Agama 

Kristen: Dari Plato sampai Ig. Loyola. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Freire, P. (2020). Pedagogy of the Oppressed (50th Anniversary Edition). New York: 

Bloomsbury Academic. 

Groome, T. H. (2022). Christian Religious Education: Sharing Our Story and Vision. San 

Francisco: Jossey-Bass. 

Homrighausen, E. G., & Enklaar, I. H. (2021). Pendidikan Agama Kristen. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia. 

Mezirow, J. (1991). Transformative Dimensions of Adult Learning. San Francisco: Jossey-

Bass. 

Nuhamara, D. (2020). Pengutamaan dimensi karakter dalam Pendidikan Agama Kristen. 

Jurnal Jaffray, 18(1), 93-114. 

Pazmino, R. W. (2022). Foundational Issues in Christian Education: An Introduction in 

Evangelical Perspective (4th Edition). Grand Rapids: Baker Academic. 

Aritonang, O. T., Silalahi, W. P., Saragih, O. K., & Situmeang, D. M. (2025). Indonesian 

Christian religious education teachers in implementing the independent curriculum in senior 

high schools: a phenomenological approach. F1000Research, 14(653), 653. 

Aritonang, O. T. (2018). The Efforts to improve the quality of education in North Tapanuli 

Regency. International Journal of English Literature and Social Sciences, 3(6), 268313. 

Sidjabat, B. S. (2021). Mengajar Secara Profesional: Mewujudkan Visi Guru Profesional. 

Bandung: Yayasan Kalam Hidup. 

Zed, M. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan (Edisi 3). Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia. 

 

 

 


	IMPLEMENTASI STRATEGI PEMBELAJARAN DIALOGIS-TRANSFORMATIF DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN UNTUK MENGEMBANGKAN PEMIKIRAN KRITIS DAN IMAN KONTEKSTUAL SISWA
	ABSTRAK
	1. PENDAHULUAN
	1.1 Latar Belakang
	1.2 Rumusan Masalah
	1.3 Tujuan Penelitian
	1.4 Manfaat Penelitian
	1.4.1 Manfaat Teoretis
	1.4.2 Manfaat Praktis
	2. TINJAUAN PUSTAKA
	2.1 Hakikat dan Tujuan Pendidikan Agama Kristen
	2.2 Pedagogi Dialogis dalam Pendidikan
	2.3 Pembelajaran Transformatif
	2.4 Pemikiran Kritis dalam Pendidikan Agama
	2.5 Iman Kontekstual
	3. METODE PENELITIAN
	4. HASIL DAN PEMBAHASAN
	4.1 Konsep Strategi Pembelajaran Dialogis-Transformatif dalam PAK
	4.1.1 Karakteristik Pembelajaran Dialogis-Transformatif
	4.1.2 Perbedaan dengan Pembelajaran Konvensional
	4.2 Pengembangan Pemikiran Kritis dan Iman Kontekstual
	4.2.1 Mengembangkan Pemikiran Kritis Teologis
	4.2.2 Mengembangkan Iman Kontekstual
	5. KESIMPULAN DAN SARAN
	5.1 Kesimpulan
	5.2 Saran
	DAFTAR PUSTAKA


